

# ワークショップの成り立ちと -クショップの学び



### 苅宿俊文 (青山学院大学)

## ワークショップの生まれ故郷

ワークショップとは何だろうか. 筆者が取り組み 始めた 1990 年代に比べ、ワークショップは最近市 民権を得てきたと感じることが多くなった.特に, 2016年度の地方創生事業に関して首相官邸がその 支援メニューの筆頭に「ワークショップを通じた地 域住民による『地域デザイン』策定」をあげている のを見るとその普及ぶりに改めて驚いてしまう.

教育カリキュラムとして行われた最も古いワーク ショプとしては, 20世紀初頭アメリカのハーバード 大学で George Pierce Baker が行った演劇教育「47 Workshop」があげられる.

そして、本特集のテーマである学校教育において重 要なワークショップが初めて行われたのは, 1936年に アメリカの進歩主義教育協会が主催し、オハイオ州立 大学で行われた現職教員向けの現場の問題を討議す る会合である. この現職教員研修は, 翌年から各地で 実施され、全米に普及したとされる、ここで実施され たワークショップは、それまでアメリカで行われていた 大学での講義による現職教員研修が教員の関心やニー ズと乖離しているという問題から、教員自身によって具 体的なケーススタディの研究を自律的なグループワーク として実施したものである. 現職教員研修の方法とし てのワークショップは、明確な問題解決を志向した民 主的な会議の運営方法であり、目的は自分の周辺にあ る社会的な課題を自分や周辺の人たちと民主的に解決 していくことであった、その背景には「社会の問題を学 校で解決していこう」という姿勢があったといえる.

これらのワークショップの考え方を生み出し、その 普及を促進したのは、アメリカの哲学としてのプラグ マディズムである. プラグマティズムは、イギリス経 験主義を引き継ぎ、概念や認識をそれがもたらす客

観的な結果によって科学的に記述しようとする志向を 持つ従来のヨーロッパの観念論的哲学と一線を画す るアメリカの哲学である.

哲学者の鶴見俊輔は、プラグマティズムを次のよう に説明している.

「考えは行為の一段階」

その語源は、「行為」や「実行」を表すギリシャ語 の「プラグマ」にある. 行動を重視し、思考を行為 との関連においてとらえるとする.

プラグマティズムの創始者の1人であるJohn Dewey は、進歩主義運動の指導的存在であり、その 教育哲学はアメリカの教育界に大きな影響を与えた.

なお, 図-1 で示されているようにワークショップが 教育分野だけではなく、さまざまな分野で実施されて いるのは、アメリカの階級や移民、人種間など対立が 激しい時代において、社会的な活動が民主的であるこ とは必然であったため、その方法論としてワークショッ プを利用したと考えることで理解できる.

## 日本のワークショップ事始め

日本で最初のワークショップは、1947年に東京大

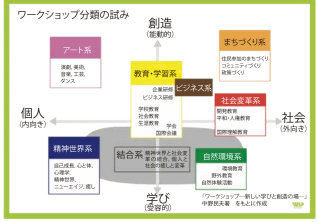


図-1 ワークショップの分類 中野民夫作成

### 1. ワークショップの成り立ちとワークショップの学び

学で4週間にわたって開催された「教師養成のため の研究集会」である. この時期, アメリカを主力とす る連合国の支配下にあった日本がその指示で教育の 民主化を展開することになり、その実際を担当する全 国各地の指導主事などの教育委員会関係者が集め られ、民主的な会議の進行とそこに込められたボト ムアップの政治思想を学ぶことになったのである.

そこには「社会の問題を学校が解決する」という意 思が濃厚に表れていた. その「社会の問題」とは家 長制を中心とした日本の封建的風土であり、それを教 育で改革していくということである. その日本で最初 のワークショップでは、参加者がその場の雰囲気を楽 しみ、自由に自らの意見を述べられる環境であったこ とは、記録からもある程度推測される.

この東大のワークショップを皮切りに現職教員研修 は全国的に展開されていった. そのような状況のリア リティを伝える書籍が、1950年の大照完による『教師 のワークショップー参加・計画・指導のために』である. そこでは、ワークショップを次のように説明している.

「ワークショップとは本を読みに行くところでもお話 を聞きに行くところでもない、それは、あなたと同じ ように生徒の、学校の、地域社会の解かずにおられ ない数々の問題を持つ人々が心おけない指導者の助 けをかりてあなたといっしょに研究し討議しようとあ なたを待っているところ」.

また、このワークショップを展開している世相につ いては次のような記述がある.

「我が国の現職教育は、すでにワークショップ時代に 入ったかの観がある. 全国的の,ブロック内の,一県内の, 一郡市内のあるいは数校合同のいろいろなワークショッ プが各地で相次いで実施され企画されている. いった い, ワークショップとは如何なる性格のもので, 如何 に計画され運営されるべきものであろうか」

このような時代があったことは、一般に学ぶ日本の 戦後教育史には記載されていない、なぜかは調べて すぐ判明した. 日本が独立をサンフランシスコ条約で 得て以降は、占領政策からの脱皮として 1952 年に制 度としての研修は事実上終了している.

1950 年代初頭は、東西冷戦構造が生まれる前のま だ熱い戦いが展開されている時期でもあり、文部行 政への対立軸も政治的に形成されていく中では、現 職教員研修としてのワークショップのように社会の問 題を解決するための方法としての話し合いはあまり注 目されなくなったのだろう.

しかし、50年代に消えていったワークショップを無 価値としてしまうのには疑問がある。なぜならそこに は現在にも通じる概念が存在していたからである. 大 照によると「行為することによって学習する(ラーニン グ・バイ・ドゥイング)ことが学習上最も有効である とは今日の教師の常識である」というワークショップ の考え方が示されている. 私たちが考える太平洋戦争 の直後の「墨塗り教科書」が展開されているのと同時 期に、混乱しかなかったと思われていた教育現場に「行 為することによって学習する」という「総合的な学習の 時間」や「生活科」に通じる概念が存在したことを示 すことだけでも意味があるといってよい.

## ワークショップとは何か

改めて、ワークショップとは何だろうか、その歴史 的な経緯からもいえるように、ワークショップは民主 的で主体性を重視した学習方法である。 方法である と断言しているのは、ワークショップが目的ではなく 方法であることを明らかにしているからである. ワー クショップ企画プロデューサーである中野民夫が書籍 『ワークショップ』(2001) で述べた定義 「講義など一 方的な知識伝達のスタイルではなく、参加者が自ら参 加・体験して共同で何かを学びあったり創り出したり する学びと創造のスタイル」はワークショップの実際 をよく表している. この書籍は、日本におけるワーク ショップの一般化に大きく貢献した.

しかし、今日の日本で実施されているワークショッ プの実態を考慮すると、筆者はその前提条件として 次の定義がよりよいものと考える.

「コミュニティ形成(仲間づくり)のための他者理解 と合意形成のエクササイズ (練習)」 (苅宿)

つまり、基本は歴史的経緯同様、コミュニティ形 成であるが、ただし等質性の高いコミュニティのた めではなく、異質的なコミュニティの成員間であった り、同一コミュニティでもコミュニティ内の序列、熟 達度の差や性差や年齢よる違いがあったりなど多様 な異質性を前提している. そして, その異質性を前提

## 特集 情報教育とワークショップ

に、他者理解や合意形成をしていくが、もちろん他者 理解がワークショップを経験したからすぐにできるとは 考えてはいない. なかなか他者理解は難しいと考えて おり、その上の合意形成が限定的であることも十分理 解している. そのためにエクササイズ (練習) と位置付 けている. エクササイズであるということはワークショッ プは目的ではなく、方法であることを改めて確認するも のである. この前提条件は、現在日本で実践されてい るワークショップの多くを包含しているはずである.

ここまで前提条件と方法の定義について述べたが、 ここからは、ワークショップにどのような場面作りが必 要なのかについて、いくつかの考えを紹介することに よって明らかにしていきたい.

ワークショップは学習観でいえば「社会構成主義学 習観」を背景としている. 知識獲得ではなく, 意味 生成の学習方法といえる. このため学習の前後で知 識を獲得しているのではなく、成員による納得解を生 成していくことが求められる. しかも, ワークショッ プの活動に対応した成果を生成するだけではなく, その活動を通して培う資質能力がある. その資質能 力はメタ的で汎用的なものを指している. このような 結果とプロセスにその意味を持たせている構造のた め、ワークショップの場面作りもそれに対応したもの が必要になる.

図 -2 に、ワークショップの構成要素間の関連を示 す. ここでは、ワープショップの前提条件を踏まえて、 協働性を軸に、それを生成するアプローチとして即興 性と身体性を位置付けている. 即興性も身体性も非 日常的な経験としてワークショップをすることで、無 意識になっている自らの自明性の定型化な凝りになっ ている部分を「まなびほぐす」ために重要な学習の視 点である。そしてそれらの前提として参加者の「自己

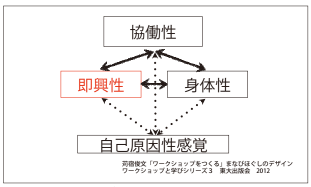


図-2 「ワークショップ」の<場面>

原因性感覚」が不可欠なのである.「自己原因性感 覚」については Richard DeCharms が「自分の行為 が他者に影響を与える原因になっていることを感じる 感覚」として述べている.

ワークショップが学校教育で注目されるようになっ てきたのは、2010年の「コミュニケーション教育推 進会議」の提言がきっかけである. この提言の考え 方は、「児童生徒のコミュニケーション能力の育成に 資する芸術表現体験事業」によって現在も全国的な 規模で政策展開している.

この事業では、芸術表現体験=ワークショップの児 童生徒への教育効果は、1. 他者認識、自己認識の力 の向上(「受け入れる力」の向上), 2.「伝える力」の向上, 3. 自己肯定感と自信の醸成, 4. 学習環境の改善. の 4つとしている.

多様なワークショップが存在する現在、一律にワー クショップを捉えることはせず、その目的や内容につ いての十分な検討を重ねてからの評価、意味付けが 不可欠になってきている.

## ワークショップという学び

ワークショップの学びの特徴を挙げるならば、学習 を「できる」や「わかる」ことではなく、「分かち合う」 ことを学習として捉えている点であるといえる.「でき る」や「わかる」ことには、誰がいつ、どこでやって も同じ答え=「正解」を出せるという前提がある. そ れに比べると「分かち合う」学習は、「正解」ではなく、 参加する組織やコミュニティだけに通用する限定的な 「納得解」が前提になる. この「納得解」は、その組 織やコミュニティに参加し、そのメンバーになるため に分かち合い、共有されているのである.

たとえば,「できる」の学習は、学校教育で取り組 まれている算数の九九のように正しい答えを覚えて, 問題に答えたり、生活で利用したりする学習であり、 「わかる」は、算数の応用問題のように、正しい答え を導く理由を順序よく説明できる学習のことである.

それに比べてワークショップの学びでもある「分か ち合う」学習は、学校教育で言えば、クラスの学習 習慣を身につけていくようなものである。クラスでの 学習習慣はそのクラス固有のものである。その学習

### 1. ワークショップの成り立ちとワークショップの学び

習慣をほかの友だちがやっているの見聞きしながら 理解して、自分もその学習習慣をそのクラスでの使い 方をなぞるようにしていくことから始めていき、いつ しかそのクラスの子どもらしく活用することが可能に なっていくようになる. そして、そのクラスの子どもら しさを身につけたことでそのクラスの学習活動に参加 することができるというものである.

また、「分かち合う」学習の考え方には、自分1人 ではできないけれども、先輩や友人に見本を見せて もらえたり、助言をしてもらえたりすることを利用し ていきながら、できなかったことができるようになっ ていく学びがある. たとえば、鉄棒の逆上がりが昨 日できなかったけれど、見本や助言のおかげで今日 できるようになっていくようなことである. このように, 自分が背伸びをしてできるようになっていくこともそ のコミュニティが持っている「できるための手順」を 自分のものにしていくからであると説明できる. つま り、「分かち合う」学習はコミュニティが持っている「納 得解=できるための手順」をそのコミュニティに参加 することで分かち合えるように自分のものにしていく 学習なのである.

ワークショップは、コミュニティが持っている「納 得解」を得るシステムがあることを利用して、自分が 属しているコミュニティの「納得解」を当たり前として, この当たり前が無意識になってしまい、自分のやって いることに固執してしまうことを意識化して、自分の 当たり前に気づいたり、異質な当たり前とぶつかるこ とによって、新しい価値を創造していくことをワーク ショップの学びとしているのである.

## ワークショップ疲れに埋め込まれ ていること

近年、企業研修でワークショップが取り入れられ ることが増えたり、行政が住民との対話形式の会合 をワークショップという名前でやるようになったりす ることが目立つようになってきた. そこで聞こえてき たのが「ワークショップ疲れ」というものである.

「ワークショップ疲れ」をしている人に聞いてみる と、「とにかくワークショップは盛り上がらなければ ならない、楽しまなければならないという場の空気 がきつい」という. 一方的な講師の話を聞くよりも 相互に話し合った方が実りがあるだろうというワーク ショップの一般論をなぞって展開されるワークショップ こそ,「方法が目的化」された典型である.

もちろん、一般論としては、盛り上がらないより は盛り上がった方がいいだろうし、楽しめないよりも 楽しめた方がいいかもしれない、だからといってそ れが強要されるようなことでは「ワークショップ疲れ」 になっても当然であろう、この方法が目的化され、や らないよりやった方がいいという話が積み上がってし まうことは十分に気をつけるべき話である.

今から70年近く前に書かれた前述の「教師とワーク ショップ」でも「講師として参加した佐藤正夫は、『従 来の指導者講習は、ともすればアメリカの教育の理論 や実際の単なる伝達に終わっていた憾みがある。この ような自主性なき学問から、何が期待できるだろうか、 日本の現実に応ずるための理論と方法は、日本の現実 に即して我々自身が新たに作り出さねばならない』」と いう事例が紹介されている.

なぜ、同じことを繰り返してしまうのだろう. そのこ とを考えてみると、これまでの多くの日本人が持って いた小さなコミュニティを作るときのゴール設定が「仲 良くなること=等質化すること」になっているからでは ないだろうか. 私たちはコミュニティづくりでは、まず は周りと歩調を合わせ、雰囲気を乱すことをせずに、仲 良くなる共通項がある人間同士だと確認し合い、確認し てから胸襟を開き、徐々に個性の違いが出ていくという 流れを当たり前としているような気がする.

もしそうだとしたら、自分の当たり前に気づくこと ができるという話し合うべき異質な他者とはどのよう に出会えるのか、そして出会ったとして、その他者を 排他することなく、自分の意見をはっきり言い切る ことができるのだろうか? 故に、ワークショップを コミュニティ形成(仲間づくり)のための他者理解と 合意形成のエクササイズとして経験していくべきなの だろう. (2017年7月3日受付)

#### 苅宿俊文 ■ kariyado@si.aoyama.ac.jp

ワークショップに代表される協働的な学びのデザインとその学習 環境に関する開発研究に従事している.また,社会的実践として青 山学院大学ワークショップデザイナー育成プログラムの主管とプロ グラムデザインをしている.